
MONTAIGNE
La conciencia crítica del Renacimiento

NICOLA PANICHI



Reservados todos los derechos. Queda rigurosamente prohibida la reproducción total o parcial de esta 
obra por cualquier medio o procedimiento y su distribución mediante alquiler o préstamo públicos.

Montaigne. La conciencia crítica del Renacimiento
© Nicola Panichi, 2016.
Traducción: Silvia Freile y María Llopis
© Prólogo de Bernat Castany Prado, 2025.
© de esta edición, Shackleton Books, S. L., 2026.

	 @Shackletonbooks
shackletonbooks.com

Realización editorial: Shackleton Books, S. L., 2026
Diseño de cubierta y maquetación: Ana Montero
© Fotografías: Todas las imágenes de este volumen son de dominio público.

Depósito legal: B 23090-2025
ISBN: 978-84-1361-735-0
Impreso por Elcograf (Italia)



CONTENIDO

Prólogo	 7

Espacio y tiempo de un nuevo humanismo	 15

Vida, obras y contexto histórico	 25
La educación humanista. La cabeza bien amueblada� 25
Presente pasado. El caso de Martín Guerre (y la cojera de la razón)� 28 
El amigo inviolable: Étienne de La Boétie� 32
El teólogo que escribía en español con desinencias latinas� 35
Retraite y trastienda� 40
El viaje a Italia: «mi viaje duró 17 meses y ocho días»� 45
La primera censura y el nombramiento como alcalde de Burdeos� 50
«Ninguna prisión me ha acogido, ni siquiera para pasearme por 

ella». No obstante, la prisión � 53
Las cenizas de Montaigne: Marie de Gournay� 59
El único verdadero sabio que nos queda	� 67
Principales ediciones de los Ensayos y problemas textuales� 69 
Arqueología de un libro en movimiento. «En mi país de 
    Gascuña se considera una broma verme publicado» � 73

El escepticismo que conquista la mente	 77
Hacia un nuevo escepticismo. ¿Heráclito y Plutarco reencarnados?�77
El movimiento de la vida. El absoluto del movimiento relativo� 83
El golpe desesperado y el arma secreta� 86
El rechazo de la purga escéptica� 89 
Contra la razón irrazonable� 93
Jugar con los silenos� 97
No soy filósofo� 101



El cedazo de la razón y la naturaleza	 105
El rostro de la madre: libro, cuadro, espejo. Como con un trazo 
	 de punta fina� 105
El aceite sofisticado de los perfumistas� 107
Sapere aude. La fuerza de la imaginación� 111
El caballo de madera. Conversar es vivir� 114
¿Moral no premeditada y fortuita? � 118
Razón y fe, filosofía y teología� 123
La autodefensa. Las palabras no aprobadas (verbis indisciplinatis)� 126

La crítica a la metafísica clásica	 131
Imaginar lo inimaginable� 131
Si la saliva limpia las heridas y mata la serpiente…� 135
¿No es este un gran triunfo? Dios, alma, mundo� 138

Multiplicación y vicisitud de formas naturales	 147
El animal humano. La crítica a la jerarquía aparente de los seres� 147
Un pato o una grulla� 151
Nuevo Mundo y mundo nuevo� 154 
La filología caníbal: hombre significa ser el uno la mitad del otro�158
Clavar una cuña (clavo) en la rueda del tiempo� 163
El país infinito� 166
¿Hasta dónde puede llegar la posibilidad?� 169
Cuerpos ensacados sin orden. La moderna ciudad de 
	 los malvados� 172 
Los dioses quieren jugar al balón con nosotros. Nada cae 
	 allí donde todo se derrumba� 177
De la amistad y la libertad voluntaria� 180

Justicia injusta. Contra la tortura y la pena de muerte	 185
¿Cuántas veces ya no soy yo? Filosofar es aprender a morir� 185
El jardín inacabado. La col del huerto� 187
Compadezco muchísimo a los moribundos� 190

El libro de la sociedad. Para una conclusión	 197

Cronología	 201







—  7  —

El hombre que subió una colina  
y bajó un Montaigne

Bernat Castany Prado

Cuando Michel de Montaigne se retiró a escribir sus En-
sayos, hacía más de cinco siglos que el teólogo Pedro Da-
mián había sellado la esclavitud de la filosofía respecto de 
la teología con su tristemente célebre: philosophia ancilla 
theologiae. Lo cual no significaba que los filósofos no pu-
diesen seguir pensando, sino todo lo contrario: que no 
podían hacer más que pensar. Y es que la filosofía gre-
colatina, que, tal y como nos enseñó Pierre Hadot, no 
era un conjunto de teorías, sino un conjunto de prácti-
cas, había sido expropiada durante los primeros años de 
nuestra era de su competencia esencial: salvarnos en este 
mundo mediante la sola ayuda de la razón y la práctica. 
De ahí que la filosofía escolástica medieval languideciese 
durante más de mil años como el hombre sin cabeza (o 
como el hombre que solo era cabeza) reducida a una mera 



—  8  —

Montaigne

—  8  —

Montaigne

disciplina teórica que se dedicaba a especular a posteriori 
sobre unos dogmas intangibles establecidos previamente 
por la Iglesia.

Por eso, cuando Montaigne dice, en «De la vanidad» 
(iii, 9): «Yo no soy filósofo»: no solo nos hallamos ante un 
alarde de modestia, sino también ante una toma de dis-
tancia respecto de la filosofía escolástica medieval. Como 
el Marx de la undécima Tesis sobre Feuerbach, Montaigne 
está diciendo: «Los filósofos no han hecho más que es-
pecular sobre dogmas teológicos, pero de lo que se trata 
es de cambiar la vida.» Pero ¿cómo? ¿Acaso Montaigne 
tiene «secretos para cambiar la vida», tal y como pregunta 
Rimbaud, en Una temporada en el infierno? Sí los tiene. Solo 
que son secretos a voces. Están ahí, pero no los vemos. 
Pues el hecho de que el término «ensayo» haya acabado 
designando un mero género literario, que podríamos de-
finir como «una monografía de autor», nos impide com-
prender que lo que Montaigne está haciendo es realizar, 
y registrar al mismo tiempo, como quien graba un en-
trenamiento deportivo, un conjunto de ejercicios, prácti-
cas, rutinas o, ahora sí, ensayos existenciales. Los Ensayos 
serían algo así como el primer cuaderno de verano de la 
historia de la filosofía.

Por eso los Ensayos de Montaigne no solo deben ser 
considerados el big bang de la literatura occidental moder-
na (como dijo Borges, en «Whitman, Montaigne», seguir 
«la multiplicación de su linaje por toda Europa sería rees-
cribir la historia de la literatura»), sino también una pro-
puesta de refundación de la filosofía moderna. Propuesta 



—  9  ——  9  —

El hombre que subió una colina y bajó un Montaigne

práctica, escéptica, empírica, realista e igualitaria, que 
será desatendida por muchos, en favor de la propuesta 
teórica, dogmática, idealista, sistemática y jerárquica de 
Descartes, que no tardó en ser capturada por el poder.  
De hecho, hoy en día Montaigne no dudaría en seguir di-
ciendo que no es filósofo, porque, a pesar de los pesares, 
la filosofía moderna (y posmoderna), no rompió nunca 
con los principales tropismos de la filosofía escolástica, al 
seguir siendo teórica, especulativa, técnica, sistemática, 
dogmática, y en demasiadas ocasiones, oscura. Montaig-
ne vino a salvar a los filósofos de la filosofía, pero la filo-
sofía no quiso escucharlo. Existen honrosas excepciones, 
sin duda, como las de Emerson, Nietzsche, Bergson, Ha-
dot o Nussbaum, si bien en muchas ocasiones, sus escri-
tos no constituyen tanto una práctica, como una teoría 
de la práctica.  

Sin duda, la bestia negra de la filosofía siempre fue la 
akrasia, que podemos traducir como «falta de dominio», 
y que designaría la incapacidad para transformar aquellas 
ideas filosóficas a las que concedemos importancia en un 
estilo de vida. Por así decirlo, la gran tentación de los 
filósofos es la teoría, entendida como una cómoda pos-
tergación de la difícil tarea de reformar nuestra forma de 
ser. Porque, repito (aunque solo sea porque repetir es una 
forma de practicar): la filosofía antigua no se concebía 
como un conjunto de teorías, sino como un conjunto de 
prácticas. Y valga como prueba el hecho de que dos de las 
más importantes escuelas helenísticas, como el cinismo y 



—  10  —

Montaigne

—  10  —

Montaigne

el escepticismo, no tuviesen siquiera una teoría. Pero ¿de 
qué modo se convierte una idea en un reflejo existencial? 

Mediante el ejercicio, o el ensayo. Y los había de 
muy diversos tipos: (1) ejercicios para memorizar las 
ideas (mneme), y tenerlas siempre a mano cuando nos ha-
llemos en la torrentera del día a día, lo cual no implica 
solo un recuerdo literal, sino también existencial, puesto 
que podemos olvidar, a veces durante años, como Uli-
ses, cuál era nuestro proyecto de vida; (2) ejercicios para 
meditarlas (melete), haciendo que impregnen otras ideas 
y experiencias aparentemente alejadas de ellas, mediante 
poemas, narraciones o comentarios; y (3) ejercicios para 
practicarlas en contextos reales (askete), que podían ser fí-
sicos (dormir en el suelo, implementar una determinada 
dieta, ejercitar el cuerpo, subir a lugares elevados, realizar 
viajes), sociales (renunciar a las riquezas, cargos y privile-
gios, exponerse a lo diferente, obligarnos a hacer aquello 
que nos da miedo o vergüenza) o espirituales (practicar 
la amistad, fomentar las pasiones alegres y disminuir las 
pasiones tristes…).

Desde esta perspectiva, los Ensayos de Montaigne no se 
 nos aparecen solo como un producto literario, sino tam-
bién como una serie de ejercicios existenciales. De ahí que 
Montaigne diga, en su «Apología de Ramón Sibiuda»: «no 
he hecho más mi libro de lo que mi libro me ha hecho a 
mí». El fin no era escribir una obra filosófica o literaria. El 
fin era cambiar su vida, y la escritura (filosófica y literaria) 
no era más que un medio para lograrlo. Los Ensayos no se-
rían más que el rastro textual de aquel esfuerzo. Como las 



—  11  ——  11  —

El hombre que subió una colina y bajó un Montaigne

Meditaciones de Marco Aurelio, los Ensayos pertenecen al 
género clásico de los hypomnemata, o ejercicios de memo-
rización. Y si en ella la literatura tiene una función tan im-
portante es porque la literatura era uno de los mecanismos 
fundamentales en el proceso de incorporación filosófica. 
Por así decirlo, la literatura era la enzima que permitía ca-
talizar una idea filosófica en un reflejo existencial. 

¿Y qué ideas, actitudes o sensibilidades quería incor-
porar Montaigne? Aunque dicho autor no le hacía ascos 
a ninguna filosofía, salvo la platónica (porque, como su-
giere Chantal Maillard, hay que Matar a Platón, siempre), 
de forma general, podemos decir que los Ensayos son ejer-
citaciones escépticas, en lo que respecta al conocimiento; 
epicúreas, en lo que respecta a la ontología; y epicúreas 
nuevamente, y cínicas, en lo que respecta a la ética.

Primero, Montaigne escribe más de mil páginas para 
incorporar el «¿Qué sé yo?», que es el epicentro de la 
«Apología de Ramón Sibiuda», que es el epicentro de los 
Ensayos. Un «¿Qué sé yo?» que no es tanto una pregun-
ta, en el sentido inquisitivo, como una contrapregunta, 
que hubiese sido mucho más acertado traducir como: «¿Y 
yo qué sé?» El objetivo de este escepticismo es ejercitar 
nuestra capacidad de epokhé, o suspensión del juicio, que 
implica la adiaphoria, o indiferencia, la aphasia, o no afir-
mación, y la akatalepsia, o incomprensión, ante las im-
pertinentes preguntas con que nuestro dogmatismo suele 
torturarnos. Todo ello con el objetivo de alcanzar la eu-
daimonia, o felicidad, concebida en términos de ataraxia, o 
serenidad, literalmente «ausencia de problemas». 



—  12  —

Montaigne

—  12  —

Montaigne

Segundo, Montaigne quiere resistirse a las sirenas del 
idealismo platónico, y cristiano medieval, cuyas fantasías 
trascendentes conllevan un menosprecio de la vida en el 
reino de este mundo. Claro que Montaigne estima en 
gran medida su tranquilidad como para estirar demasiado 
de este hilo, pero está claro que el atomismo epicúreo, 
que afirma que solo hay átomos que se mezclan en el va-
cío, y que conoció gracias al De rerum natura de Lucrecio 
(que aseguraba saberse de memoria), encierra implica-
ciones que los siglos siguientes sabrán desarrollar. Pero 
a él lo que le interesa es ejercitar su realismo. ¿Cómo? 
Resistiéndose a los miedos sobrenaturales, fantasías anti-
cipatorias, puritanismos mortificadores, perfeccionismos 
nihilistas, y nostalgias y esperanzas compensatorias, que 
nos hacen olvidar las únicas dimensiones de la realidad, 
que son el hic et nunc, el aquí y ahora. Como dice en «La 
desventaja de la grandeza» (iii, 7): «Yo, que no me muevo 
sino a ras de tierra, detesto la inhumana sabiduría que nos 
quiere volver desdeñosos y hostiles hacia el cuidado del 
cuerpo.»

Tercero, Montaigne quiere practicar tanto el he-
donismo de los epicúreos, como el culto a la libertad o 
autarkheia de los cínicos. De un lado, Montaigne quiere 
desarrollar la phrónesis o sabiduría práctica, que Epicuro 
concebía como la capacidad para disponer la propia exis-
tencia de tal modo que dominen los placeres sobre los 
displaceres, tanto en el ámbito físico como en el psicoló-
gico, y también tanto en el individual como en el colecti-
vo. Cosa que no se puede realizar de forma abstracta, esto 



—  13  ——  13  —

El hombre que subió una colina y bajó un Montaigne

es separada, porque cada persona tiene sus propias hábi-
tos, disposiciones y deseos. De ahí que la suya sea una 
ética empírica, de peira, que en griego significa, ‘prueba’, 
‘experiencia’, ‘intento’ o, claro, ‘ensayo’, que solo pue-
de surgir de un conocimiento experiencial de la propia 
persona. También en este sentido los Ensayos son, nunca 
mejor dicho, ensayos, esto es, experimentos, probaturas, 
que tratan de hallar no el Bien y el Mal, con mayúscu-
las, entendidos como el cumplimiento o la desobediencia 
de unas leyes de origen trascendente, sino lo bueno y lo 
malo, entendidos como aquello que nos sienta bien o nos 
sienta mal, teniendo en cuenta las leyes básicas de la na-
turaleza, en las que se incardina, a su vez, la naturaleza 
humana. 

Finalmente, a pesar de que Montaigne tuvo que dejar 
fuera, por razones circunstanciales, el De la servidumbre 
voluntaria, de Étienne de La Boétie, sus Ensayos conservan 
su instinto rabioso de libertad, estrechamente conectado 
con la filosofía cínica. En este sentido, los Ensayos también 
pueden ser vistos como ejercitaciones cínicas de parresía, 
o libertad de palabra («me he obligado a atreverme a decir 
todo lo que me he atrevido a hacer», dice en «Sobre unos 
versos de Virgilio», iii, 5) y de anaideia, o desvergüenza 
(de ahí que hable de su hipersensibilidad, baja estatura, 
impotencia, tacañería…).

Pero, aunque lo más probable es que los Ensayos no 
fuesen proyectados como un libro, sino más bien como 
un conjunto de ejercicios, lo cierto es que, en virtud 
de los clinámenes o desvíos de los que hablaba Lucrecio, 



—  14  —

Montaigne

—  14  —

Montaigne

esos apuntes se acabaron convirtiendo en uno de los li-
bros fundamentales de la historia de la literatura. De este 
modo, el joven Michel se convirtió en el hombre que su-
bió una colina (solo por ejercitarse) y bajó un Montaigne, 
pues, sin duda, los Ensayos es uno de los ocho miles que 
cualquier amante de la literatura y la filosofía debe esca-
lar y recorrer.

De todo ello, y de muchísimas otras cosas, hablan con 
claridad, profundidad y solvencia estas páginas de la his-
toriadora de la filosofía Nicola Panichi, que nos ofrece 
aquí un mapa de los principales senderos, arroyos, bos-
ques, precipicios, cañadas, glaciares y valles que la cons-
tituyen.

Barcelona, 10 noviembre 2025 



—  15  —

Espacio y tiempo  
de un nuevo humanismo

En el año 1580, en Burdeos, Montaigne publica en la 
editorial de Simon Millanges la primera edición de los 
Ensayos en dos libros. La última, notablemente aumenta-
da con anotaciones y con un tercer libro, salió póstuma-
mente en 1595 editada por Abel l’Angelier. El título es 
inusual y responde a un proyecto filosófico inédito, escri-
to en primera persona. Con él, el bordelés desea expresar 
el carácter no cumplido, como de prueba, de ensayo, de 
su experimento personal acerca del arte de vivir, sobre la 
debilidad de la razón y la fuerza de las pasiones, en defi-
nitiva sobre la humaine condition, junto con la elaboración 
del concepto de «universal-singular» madurado y enun-
ciado en el capítulo «Del arrepentimiento» (iii, 2): «Toda la 
filosofía moral se aplica tanto a una vida común y privada 
como a una vida de sustancia más rica. Cada hombre lle-
va consigo la forma entera de la condición humana».

En su viaje al corazón de la antropología y la historia, 
Montaigne elige con sismógrafo y brújula del alma la ac-
titud hacia la duda, que ya Protágoras veía operativa en la 



—  16  —

Montaigne

—  16  —

Montaigne

naturaleza («Protágoras dice que no hay nada en la natura-
leza que no sea la duda»), y, sobre todo, hacia la renovada 
formulación del ¿Qué sé yo?, a la que juntará, formando 
una trilogía que Kant hará famosa, dos preguntas más: 
¿Qué debo hacer?, ¿Qué puedo esperar?

Afirma una única certeza: dar plena ciudadanía a la 
incertidumbre y a la duda, a la adopción de una mirada 
plural, a una forma de pensar no dogmática, emancipada 
de la tutela de la autoridad filosófica de los antiguos y 
de muchos humanistas, los «modernes», término usado de 
forma escasa por Montaigne (cuatro veces como adjetivo 
singular; dos como adjetivo plural; uno como sustantivo 
plural) para designar a sus contemporáneos que habían 
hecho de la certeza y del antropocentrismo acrítico un 
idolum, la cima de la cadena del ser, de la scala naturae, y 
de la razón prometeica el centro, el angelus novus, el dios 
terreno de los astros y del cosmos, el mediador universal 
entre el cielo y la tierra. Los Ensayos, «el único libro de 
esta especie», en el fondo querían proponer un proyecto 
de educación permanente de la mirada que fuera tanto 
centrípeto, para entrar dentro de sí, como centrífugo, 
para aportar una nueva capacidad de visión hacia el mun-
do, la historia, la sociedad y la política.

Pero este aprendizaje presupone, a su vez, la pose-
sión y el ejercicio de un preciso método de liberación del 
pensamiento de los sistemas filosóficos de la ratio classica 
y de las representaciones cerradas del sujeto y del mun-
do. Asimismo, incluye el esfuerzo de emancipación de la 
armonía apolínea que tolera, neutralizándola, la concordia 



—  17  ——  17  —

Espacio y tiempo de un nuevo humanismo

discors a la vez que excluye la contradicción dialéctica, 
emancipación de la intolerancia del principio único, de 
la coustume, aceptada como segunda naturaleza. Un mé-
todo que, al mismo tiempo, reviste la complejidad de los 
planos del ser: ontología, teoría del conocimiento, moral 
individual y ética comunitaria, cosmología, antropolo-
gía. Montaigne intentará recomponer su vasto espectro 
para construir una especie de antibiografía filosófica, «los 
excrementos de un viejo espíritu» del capítulo «De la va-
nidad», incisiva metáfora desacralizante que desplaza el 
acento hacia la investigación del pensamiento/proceso 
que lo produce.

Aquel método acabaría implicando la complicada rela-
ción entre filosofía y teología, razón y fe, la propia génesis 
(humana, como había indicado Maquiavelo) de las religio-
nes y su papel político, racionalidad humana y rehabilita-
ción de la razón animal en el nexo analógico e inextricable 
–miseria del hombre-dignidad del animal–, rol polisémico 
de la imaginación y de la psicosomática como fuerza psí-
quica en el ámbito de lo «milagroso» y de la presunta bru-
jería, unas indagaciones hacia las que, en varias ocasiones, 
la censura romana no se había mostrado indiferente.

Único en el panorama filosófico del otoño del Renaci-
miento, Montaigne, con su obra, lanza un reto póstumo 
al pensamiento crítico: la auténtica filosofía, la filosofía no 
escolástica, es arte de vivir y proceso de formación per-
manente de la mente y de la moral. Su libro (los Ensayos), 
único en su género, se propone hacer salir el intelecto del 
sueño dogmático de los eternos menores, de los andadores 



—  18  —

Montaigne

—  18  —

Montaigne

del poder en su 
compleja feno-
menología (que 
el bordelés dice 
odiar en su forma 
activa y pasiva), 
del universalis-
mo «malo», de 
la condena de la 
alteridad en sus 
múltiples for-
mas (salvajes, he-
breos, turcos…), 
idola que impiden 
el ejercicio del ce-
dazo del intelec-
to. A Montaigne 
no le podía pasar 
por alto que ha-
bía construido una máquina de guerra móvil contra el tea-
tro de las máscaras que ocultan el verdadero rostro de las 
cosas, y no se cansaba de replanteársela como un experi-
mento que había de llevar de la noche del hábito al día de 
la libertad, de la opacidad tenebrosa de la caverna platóni-
ca, evocada en el capítulo «De la costumbre» (i, 23), a la luz.
De todos modos, el experimento del sujeto abrirá la re-
flexión de Montaigne a una especie de abismo del redo-
blamiento y de la duplicidad de sí mismo (el yo es doble 
en sí mismo, el yo de ahora y el yo de después son dos, sin 

Retrato de Michel de Montaigne con la cadena de la 
Orden de San Miguel, que le otorgó Carlos IX.



—  19  ——  19  —

Espacio y tiempo de un nuevo humanismo

saber cuál es el mejor) y lo llevará en el último capítulo 
de los Ensayos («De la experiencia») a configurar el estudio 
y el examen crítico de sí mismo y de su metafísica y su 
física («Yo me estudio […] es mi metafísica, es mi físi-
ca»: iii, 13). Mientras tanto, el experimento del mundo 
será posible gracias a una nueva forma filosófica que se 
esfuerza por penetrar y desgarrar la corteza y la fuerza de 
la apariencia, de un mundo falaz e ilusorio, abandonado 
a la impotencia de una razón pretenciosa y «aguafiestas», 
y de una moral escolástica que se niega al movimiento 
de la vida y a su capacidad de metamorfosis. Al poner a 
prueba, en el capítulo «Filosofar es aprender a morir» (i, 20), 
el principio genético, que consiste en el esfuerzo de que 
quitar la máscara a palabras, personas y cosas, refuerza la 
conciencia de la intrínseca temporalidad de la existencia, 
de nuestro ser sustancial: «El tiempo me abandona, sin él 
nada se posee» («Del gobierno de la propia voluntad»: iii, 10). 
La vida la vive perfeccionando su obra maestra: realizar 
plenamente la complejidad temporal y espacial de lo hu-
mano, sumergirse en la infinidad de sus formas, la vicisi-
tud que se deriva del centro propulsor de la naturaleza, 
guía sabia y justa.

Pero, no se trataba tan solo de destruir antiguas y 
modernas catedrales de ideas; la crisis epistémica y ética 
contemporánea, señalada con la enfermedad de las gue-
rras civiles, servirá a Montaigne para indicar el punto de 
la rueda del tiempo en que se había alcanzado la (no) con-
ciencia europea, junto con la posibilidad de reconstruir su 



—  20  —

Montaigne

—  20  —

Montaigne

horizonte con otros materiales, paradigmas y capacidades 
de mirar y escuchar del yo y del mundo.

La adopción flexible y corrosiva del escepticismo clá-
sico (y su crítica: la contradicción lógica en la que incu-
rre y el aspecto dogmático de su nihilismo) implicaba la 
adopción de un nuevo arte de hablar y escuchar, la aper-
tura dialógica a otros interlocutores (aparte de los sal-
vajes, hebreos, turcos, «brujas»; enfermedades mentales 
y códigos sociales), la deconstrucción de lo monstruo-
so con la consiguiente teratología infundada (palabras y 
cosas), y sobre todo, un nuevo lenguaje. Otro vocabulario 
esencial: movimiento pasajero, diversidad, infinidad de 
formas, racionalidad de los animales, tolerancia, plura-
lismo, debilidad/fuerza de la razón y de la imaginación, 
posibilidad, antidogmatismo, escepticismo constructivo, 
universalidad de la razón común a todos los hombres no 
dénaturés («la razón universal impresa en todos los hom-
bres no desnaturalizados»: iii, 12). Un vocabulario que 
conjugaba y posibilitaba la interrelación y la intersubje-
tividad.

El resultado éticamente más relevante de tal contra-
narración del escepticismo llevará a Montaigne a la ac-
titud intelectual de «pirronizar» también en la dirección 
del espacio/tiempo de la política, aunque, a veces, parez-
ca anclado en la conservación del statu quo. A pesar del 
resultado escéptico de la Apología de Raymond Sebond (ii, 
2: el capítulo más amplio, escrito por encargo de la reina 
Margot, Margarita [de Valois] de Navarra, a la que Mon-
taigne estaba vinculado) revitalizado como una especie 


